
207Estudios LGBTIQ+ Comunicación y Cultura. 5(2), 2025: 207-210

Butler, Judith. (2024). ¿Quién teme al género? 
Barcelona: Paidós, 374 páginas

RESEÑASEstudios LGBTIQ+ Comunicación y Cultura
e-ISSN: 2792-3622

https://dx.doi.org/10.5209/eslg.102655	 Recibido: 08/05/2025 • Aceptado: 12/05/2025

Andrés Senra
Universitat Oberta de Catalunya (UOC)   

Cómo citar: Senra, A. (2025). Butler, Judith. (2024). ¿Quién teme al género? Barcelona: Paidós, 374 páginas. 
Estudios LGBTIQ+, Comunicación y Cultura, 5(2), pp. 207-210. https://dx.doi.org/10.5209/eslg.102655

Treinta y cinco años después de la publicación de Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity 
(1990)1, texto que cambiaría de manera definitiva nuestra comprensión del género al deconstruir críticamente 
su supuesta relación esencialista con el sexo y ofrecernos una argumentada teoría performativa de su cons-
trucción social, Judith Butler vuelve a la carga no violenta con un ensayo más que necesario en el momento 
político y social de guerras culturales que atravesamos: ¿Quién teme al género? (2024). Y lo hace abriendo 
su reflexión con una pregunta:

“¿Cómo es posible que a alguien le dé miedo el género?” (Butler, 2024, p.11)
Para responderla, Butler nos conduce por un paisaje global desolador, donde las personas LGBTIQ+ ven 

sus vidas amenazadas por parte de un nuevo fascismo que ha aprovechado el momento de incertidumbre 
que atraviesa la humanidad para volver a utilizar la vieja estrategia del chivo expiatorio, canalizando el miedo 
y el odio de la población contra un término sobredeterminado como es el “género” y la llamada “teoría de 
género” a la que se acusa de ideológica, desde la prerrogativa, eso sí, del sistema ideológico cisheteropa-
triarcal hegemónico que los ampara. Butler emplea aquí un lenguaje asequible, a ratos educativo2, haciendo 
honor a su larga trayectoria como profesore y a su labor educativa en la Universidad de California, Berkeley.

Su análisis reflexivo, claro y detallado, nos ayuda a comprender las causas psicológicas, políticas, reli-
giosas y sociales por las cuales el “género” se ha convertido en un nuevo “fantasma”. Butler toma prestado 
este concepto de la teoría psicoanalítica de Laplanche (Laplanche, 1997). El género representaría, en una 
proyección delirante, la razón última de los miedos que asolan a la humanidad: la inestabilidad económica, 
el cambio climático, las guerras, los movimientos migratorios, y el sentimiento general de desprotección 
existencial entre otros.

Donde Marx empezaba su discurso con: “Un fantasma recorre Europa” (Marx y Engels, 2010, p. 53), aho-
ra podríamos decir con Butler “Un fantasma del género recorre el mundo”. Y esta idea del fantasma, de la 
proyección fantasmática que ha convertido al “género” en significante del mal ha sido aprovechado por esta 
extrema derecha y los movimientos fundamentalistas religiosos para crear una alianza global que se refleja 
en la implementación de leyes transfóbicas, racistas, misóginas y LGBTIQ+fóbicas, contrarias a los derechos 
reproductivos, a los derechos sanitarios de les disidentes sexuales, al aborto y a los derechos de los migran-
tes y refugiados que huyen de lugares donde la vida se ha hecho imposible.

Y es que este discurso que se opone a la autodeterminación del género ha entrado a formar parte del pro-
grama de partidos políticos, presidentes electos, representantes religiosos, podcasts de extrema derecha y 
agitadores internáuticos del odio contra les disidentes sexuales, pero también contra las personas racializa-
das y en general contra el otre no cisheterosexual y blanco. El término género, como Butler explica, es des-
nudado en estos discursos de su significado polisémico para verse atrapado en un significante amenazador 
único. El “género” se convierte en amenaza para los representantes del orden moral y social al cuestionar el 

1	 Butler, J. (2000). El género en disputa: El feminismo y la subversión de la identidad. Ediciones Cátedra.
2	 De hecho, Butler siempre lamentó que su libro-tesis inaugural orientado a la Academia resultara de difícil comprensión 

para activistas LGTBIQ+ y feministas no habituados al lenguaje especializado de la filosofía y desde entonces ha intenta-
do enmendar ese estilo discursivo para hacerse comprender mejor por todes.

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:asenrab%40uoc.edu%20?subject=
https://orcid.org/0009-0006-8091-7581


208 Reseñas

patriarcado que en su binarismo asignó roles diferenciales de poder para mujeres y hombres y cuyo sistema 
estructural de opresión fue combatido por los feminismos.

Este sistema ideológico cisheteropatriarcal considera a la “Teoría del género” como aquello que trae el 
caos y la destrucción, que amenaza nuestras vidas y las de la infancia, que amenaza la perpetuación de la 
especie y el orden establecido por Dios y la ciencia. El género no es para estos movimientos de extrema 
derecha el resultado de un entrelazamiento de factores psicológicos, sociales, biológicos, políticos e históri-
cos, sino un hecho inamovible, algo que está determinado exclusivamente por la naturaleza, es decir, por el 
sexo biológico. Esto, defienden, es una verdad incontestable y por ello, la única posible, olvidando que esta 
verdad, incluida la de la ciencia, está inmersa en un marco discursivo hegemónico que aboga por una única 
realidad posible, la cisheterosexual. 

Butler se ha pasado estos treinta y cinco años explicándose, matizando, escribiendo, hablando y volvien-
do a explicarnos su mal comprendida teoría de género para desmontar uno a uno los argumentos utilizados 
por el feminismo transexcluyente, la extrema derecha y la Iglesia:

“La propuesta de que el género es una construcción social llevó a algunas personas a concluir que 
cualquiera podría elegir género a su conveniencia y en cualquier momento. […] Esta presunción pasa 
por alto el hecho de que la construcción social hace hincapié en el papel de las normas sociales en la 
creación del género. La idea de que la construcción social significa que tú y yo podemos construirnos 
como y cuando queramos olvida las limitaciones impuestas por la sociedad y la obstinación del incon-
sciente en la formación tanto de la sexualidad como del género”. (Butler, 2024, p.57) 

Aunque pueda parecer que lejos queda el debate de Butler con el neomaterialismo de Braidotti, que  la 
llevó a una fructífera reconsideración de la importancia del cuerpo y la materia. Y a pesar de que ahora Butler 
no esté tan interesade en las posibles disputas filosóficas en torno al viejo dualismo “determinismo versus 
libre albedrío” presente en las distintas teorías de género y sus posibles matizaciones, sin embargo se ve con 
obligación a volver a ello para ayudarnos a comprender lo que está ocurriendo con el “feminismo” transex-
cluyente tanto en España como en el Reino Unido. Un feminismo transexcluyente3 que ha llevado a ralentizar 
o impedir la aprobación de leyes que defienden los derechos de las personas trans* en su capacidad de 
autodeterminación y que tienen como efecto inmediato la normalización (aún más si cabe) de la violencia 
contra las comunidades LGBTIQ+4.

De la lectura de este ensayo se trasluce cómo a Butler le interesa ahora algo más urgente, algo que nos 
atañe a todes: nuestras vidas están amenazadas. Las vidas de les disidentes de género y las personas no 
conformes con la norma sexual corren peligro. La propia vida de Butler ha corrido peligro al representar, para 
los agitadores de estos movimientos de extrema derecha, la encarnación del diablo en la Tierra y la causa de 
la destrucción de todo (por todo se entiende el orden cisheterosexual).

Por todo ello, Butler considera necesario explicar qué es lo que nos ha llevado a esta situación: las alian-
zas ideológicas creadas entre los defensores y apologetas del sistema cisheteropatriarcal: el Vaticano, la 
Iglesia Evangélica, las iglesias pentecostales del norte de África, los partidos políticos de extrema derecha 
como Vox en España, el Partido Republicano de Trump, el feminismo trans excluyente, el bolsonarismo, Me-
loni, Milei, J. K.Rowling, la Rusia de Putin, la Hungría de Orbán, los fascismos polacos, o el “antiintelectuali-
smo” que atrae a las nuevas generaciones que sienten que el pensamiento crítico llamado “Woke” es una 
amenaza para la hegemonía cisheterosexual y la supremacía blanca. 

En los últimos años hemos oído discursos en los que se acusa a la teoría queer de ser el bastión de pe-
dófilos que amenazan la identidad y la sexualidad cisheterosexual y que busca borrar las diferencias entre 
hombres y mujeres. Estos y otros discursos han servido de gancho para atraer el voto de masas de indivi-
duos, como ocurrió en las recientes elecciones de Estados Unidos5. Esta amenaza de lo queer tiene como 
efecto disparar la ansiedad y el miedo de una manera casi somática, convirtiendo el delirio fantasmático del 
“género” en un poder amenazador que busca destruir la humanidad (la cisheterosexual se entiende). De este 
discurso participan personajes públicos como el papa Francisco al comparar la teoría de género y la teoría 
queer, con el discurso nazi y la guerra nuclear. Se acusa a las víctimas, como ha ocurrido en otros momen-
tos de la historia, de ser la perpetradoras del crimen. La solución: borrar de la existencia a las comunidades 
LGBTIQ+. 

Aunque la intención de Butler no es ofrecer “una historia completa del movimiento antigénero” (Butler, 
2024, p.90), en su ensayo desarrolla la genealogía de la construcción de este discurso antigénero como 
eje narrativo de las políticas oficiales de partidos neofascistas e Iglesias que amenaza con las vidas de les 
disidentes de sexo y género.

En los primeros capítulos del libro, Butler realiza un análisis profundo de cómo se ha construido el discur-
so ideológico de las alianzas de extrema derecha. Ahí nos ofrece una mirada panorámica sobre la situación 
en el mundo al respecto: desde el Vaticano hasta España, pasando por América Latina, África, Rusia, Hun-
gría, Polonia o el Brasil de Bolsonaro. Tampoco olvida la influencia de grupos como CitizenGo, una plataforma 
de origen español con impacto global, que organiza protestas y campañas de boicot contra cualquier evento 
cultural, político o social LGBTIQ+.

3	 La idea de que el feminismo pueda ser transexcluyente ha sido cuestionada por distintos colectivos feministas como 
contradictorio con los objetivos del propio feminismo.

4	 Un ejemplo reciente ha sido la eliminación de la letra Q+ por parte del sector feminista transexcluyente del PSOE en Es-
paña.

5	 El libro fue publicado antes de la victoria de Trump en las elecciones de 2024  en USA.



209Estudios LGBTIQ+ Comunicación y Cultura. 5(2), 2025: 207-210

Butler nos desvela las conexiones internacionales entre estos grupos, partidos políticos e Iglesias, que 
emplean argumentos como la necesidad de proteger a la infancia, la familia (entendida como heteronormati-
va), el propio sexo (ya sea de origen natural o divino) o la raza. En este sentido, como destaca Butler, resultan 
representativos del discurso común de estos movimientos los llamamientos de Orbán a repoblar Europa 
con blancos mediante la reproducción “natural”. De hecho, para Butler, esto debería ser motivo más que su-
ficiente para crear alianzas entre los feminismos. Orbán concibe la sexualidad de manera similar a la Iglesia 
católica o evangelista: desde la vieja óptica de su función para la reproducción humana. Para esta narrativa, 
como sabemos, las mujeres son máquinas reproductivas para el sueño eugenésico de una Europa blanca, 
pura, heteronormativa y patriarcal, sin inmigrantes ni “desviados”.

Butler continúa haciendo un repaso a los ataques actuales contra la teoría de género en Estados Unidos. 
Las primeras señales comenzaron con las prohibiciones a las personas trans de utilizar un baño acorde a su 
identidad de género. En Estados conservadores como Texas, Tennessee o Florida se cancelan y criminalizan 
las lecturas drag de cuentos infantiles a niñ+s, se prohíben libros y publicaciones de temática feminista,  
LGBTIQ+ o de la teoría crítica de la raza en bibliotecas escolares y públicas6, se produce el despido de profe-
sores LGBTIQ+ o se les conmina a permanecer en silencio sobre su orientación sexual (porque el armario es 
donde tenemos que estar), se prohíbe el aborto, se priva del derecho a tratamientos hormonales y sanitarios 
para personas trans o queer, se produce el cierre de los departamentos de estudios de género, de estudios 
poscoloniales y teoría crítica de la raza en universidades y todo ello acompañado de la promulgación de leyes 
que permiten a los médicos negarse a tratar a personas LGBTIQ+. Estas son algunas de las medidas toma-
das que nos recuerdan que la amenaza del fascismo no es una amenaza por venir, sino que es aquí y ahora y 
se ha materializado en políticas que afectan nuestra vida y supervivencia globalmente. 

En el capítulo “Feminismo transexcluyente y cuestiones de sexo en el Reino Unido” (pp. 159-198),  Butler 
pone de relieve algo que nos resuena especialmente en España: el ataque del feminismo transexcluyente 
a los derechos de las personas trans, además del acoso y las consecuencias legales y laborales que han 
sufrido. Butler analiza lo que hay detrás de estos discursos representados en el Reino Unido por personajes 
públicos como J. K. Rowling y desvela de manera lúcida la función política de estas posiciones transexclu-
yentes. La insistencia del feminismo TERF en que la categoría “mujer” es y ha sido siempre la misma y está 
determinado por la naturaleza y el sexo, iría en contra de la propia lucha feminista y la historia de la liberación 
de las mujeres. La categoría esencialista de “mujer” es en realidad el argumento que el patriarcado esgrimió 
para situar a la mujer por su “naturaleza” en un rol específico social y de poder relegado a la vida privada, re-
productiva y de cuidados fuera de la esfera pública. Esta insistencia del terfismo en la biología se relacionaría 
además con el discurso colonialista, heteronormativo e imperialista británico y nos hace recordar cómo las 
mujeres negras y las lesbianas fueron excluidas de estas luchas en diferentes momentos de la larga tradición 
feminista no solo en el Reino Unido.

Los argumentos de que las mujeres trans son hombres “disfrazados” o de que su identidad es una ficción 
y no una realidad vivida tiene como meta negar la existencia de estas personas y por lo tanto, sus derechos 
sanitarios, laborales, humanos. Las personas trans son un enemigo del que hay que defenderse, “violadores 
disfrazados y trastornados”, “depredadores sexuales y pedófilos” que aprovechan su identidad legal para 
colarse en los gimnasios o cárceles y agredir sexualmente a las mujeres y niñas (se entiende que en su ima-
ginario no existe la posibilidad de la infancia trans). Una caricatura que nos recuerda a la propaganda que el 
Partido Nazi desplegaba en forma de folletos y carteles apuntando a judíos, romaníes y “degenerados” como 
el monstruo causante de todos los males. Estos argumentos manejados por el feminismo transexcluyente 
convierten lo excepcional en generalidad y olvida curiosamente las estadísticas que señalan cómo este tipo 
de agresiones sexuales son llevadas a cabo fundamentalmente por parte de hombres cisheterosexuales, 
por ejemplo, o por los propios funcionarios de prisiones en las cárceles de mujeres. Todo ello no necesaria-
mente por pertenecer a la categoría biológica hombre, sino como consecuencia del patriarcado estructural 
que establece relaciones de poder y violencia legitimadas que gracias al propio feminismo hemos podido 
comprender y combatir. Se destacan así ciertos incidentes sobre otros con el objeto de volver a crear un 
chivo expiatorio. El chivo expiatorio que con frecuencia y como siempre ha ocurrido históricamente, es la 
otredad fuera de la norma.

El feminismo transexcluyente al plantear su discurso desde un falso conflicto de incompatibilidades que 
nos obligan a elegir entre los derechos de las mujeres trans y las mujeres cis (auténticas mujeres por esen-
cia), se presenta a sí mismo en un escenario apocalíptico de lucha por la supervivencia. Como en todo esce-
nario apocalíptico, la ética desaparece, porque para el feminismo terf la vida de las personas trans no tiene 
el mismo valor que el de las personas cis. 

Butler desmonta además una de los cuestionamientos recurrentes de estos movimientos contra la teoría 
queer: la acusación de que la teoría queer borra las diferencias biológicas. Para ello se extenderá en su com-
prensión del materialismo que quizá no había quedado lo suficientemente claro en aquel histórico primer 
texto en el que desarrolló su teoría de la performatividad y la construcción social del género.

Para explicar su teoría mal comprendida y algo incompleta en aquel primer texto revolucionario, Butler 
hace hincapié, al igual que Karen Barad, aunque quizá elle vaya más lejos con su teoría del Realismo Agen-
cial, en cómo las fuerzas biológicas y sociales y el propio cuerpo se entrelazan en la construcción de la 

6	 Entre ellos : “La casa de los espíritus y Más allá del invierno de Isabel Allende; Crónica de una muerte anunciada, El amor 
en los tiempos del cólera y Cien años de Soledad de Gabriel García Márquez; La casa de Bernarda Alba de Federico Gar-
cía Lorca, están vetados en condados de Florida como Orange y Escambia” (Avila, 2024)



210 Reseñas

identidad: “El desarrollo, o formación del organismo presupone que lo biológico necesita de lo social para 
activarse y lo social necesita de lo biológico para tener efecto” (Butler, 2024).

Para Butler, considerar que el género es completamente construido cultural y socialmente o comple-
tamente determinado biológicamente es llevar la balanza a uno de los dos extremos de este binario, sin 
comprender la complejidad de las interacciones materiales-culturales que nos conforman. El pensamiento 
binario hegemónico, según demuestra la ciencia, no es un buen sistema para comprender el sexo y su diver-
sidad (ni la del deseo). Un modelo más aproximado a la diversidad respondería a un esquema tipo mosaico 
tanto a nivel molecular como en su expresión fenotípica. A pesar de ello, la norma del dimorfismo sexual, sin 
embargo, organiza todos los ámbitos políticos y culturales que habitamos.

Para concluir, me atrevo aquí a decir que hay dos cosas que destacan en este último texto de Butler. En 
primer lugar, su reconocimiento de que el estructuralismo y el marxismo se equivocaban en comprender 
la naturaleza como algo a superar. El cuerpo no es una materia pasiva que desempeña como mucho una 
función de infraestructura, una materia donde se inscribe el género, sino un elemento co-constitutivo con 
lo social que nos construye en complejos entrelazamientos matérico-discursivos. De hecho, como ya había 
apuntado en Deshacer el género (2006), su teoría del género nunca negó la importancia del cuerpo material. 
Butler hace aquí de manera clara una alusión al pensamiento de los nuevos materialismos como el de Ha-
raway o Braidotti en el que la naturaleza, la materia, el cuerpo, ya no son más ese objeto pasivo sin capacidad 
de agenciamiento, sino uno de los agentes activos implicados en la construcción7 de la identidad, sin por ello 
determinarla. La identidad de género es un proceso que se da en este entrelazamiento matérico-discursivo 
que no queda determinado en el momento del nacimiento, sino que evoluciona a lo largo de la vida y la psique 
de las personas. El matiz para Butler, es que la materialidad del cuerpo está inmersa en una matriz discursiva 
y normativa. 

Y en segundo lugar, debido a que las argumentaciones que se ofrecen en este libro para rebatir todos 
estos discursos de odio no parecen ser suficientes para prevenir la violencia que nos amenaza (no parece 
haber un interés por los argumentos sólidos que podemos ofrecer, pues las posturas parecen inamovibles), 
es necesario para Butler construir alianzas entre los feminismos, los activismos trans y LGBTIQ+ (como es 
el caso de Argentina), los ecologismos contra el cambio climático, los movimientos racializados, los movi-
mientos migrantes, los activismos por los derechos humanos y animales, las luchas contra la injusticia social 
y económica, para reimaginar y poner en acción un mundo radicalmente libre y poder así, de paso, defender 
nuestros derechos colectivamente de las necropolíticas legislativas y ejecutivas implementadas por esas 
otras alianzas neofascistas que apuntan a nuestro exterminio y que lamentablemente están ocupando posi-
ciones de poder sobre nuestras vidas.

Debemos actuar y pensar actuando para combatirlas.
Es en esto donde radica la urgencia de este texto.

1. Referencias citadas
Ávila, J. (2024). Más de 10.000 libros han sido prohibidos en bibliotecas públicas y académicas de Estados 

Unidos. El País, 27 de noviembre 2024. Disponible en https://bit.ly/43xrAvi (Consultado 6 de diciembre 
2024).

Butler, J. (1990). Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity. Routledge.
Butler, J. (2006). Deshacer el género. Barcelona: Paidós.
Butler, J. (2024). ¿Quién teme al género? Barcelona: Paidós.
Laplanche, J. (1997). Nuevos fundamentos para el psicoanálisis. Buenos Aires: Amorrortu.
Marx, K. & Engels, F.. (2010). El manifiesto comunista. Madrid: Akal.
Senra, A. (2022). Otres: alianzas naturoculturales, políticas performáticas y ficciones especulativas de la 

otredad. Universidad de Salamanca.

7	 No quiere decir por ello que  el cuerpo de manera autónoma determine la identidad, como he señalado en mi tesis doc-
toral “Otres: alianzas naturoculturales, políticas performáticas y ficciones especulativas de la otredad” (2024). USAL.

https://bit.ly/43xrAvi


ENGLISH TRANSLATION

LGBTIQ+ Studies: Communication and Culture. 5(2), 2025: 207–210

Butler, Judith. (2024). Who’s Afraid of Gender?
Barcelona: Paidós, 374 pages

LGBTIQ+ Studies: Communication and Culture – REVIEWS
e-ISSN: 2792-3622
https://dx.doi.org/10.5209/eslg.102655
Received: 08/05/2025 • Accepted: 12/05/2025

Andrés Senra
Universitat Oberta de Catalunya (UOC)

How to cite:
Senra, A. (2025). Butler, Judith. (2024). Who’s Afraid of Gender? Barcelona: Paidós, 374 pages. 
LGBTIQ+ Studies: Communication and Culture, 5(2), pp. 207–210. 
https://dx.doi.org/10.5209/eslg.102655

Thirty-five years after the publication of Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity 
(1990),¹ a text that definitively transformed our understanding of gender by critically deconstructing
its supposed essentialist relationship with sex and offering a rigorous performative theory of its 
social construction, Judith Butler returns with a nonviolent counteroffensive in an essay that is more
necessary than ever in the current political and social moment of ongoing culture wars: Who’s 
Afraid of Gender? (2024). Butler opens their reflection with a question:

“How is it possible that someone is afraid of gender?” (Butler, 2024, p. 11)

To answer this question, Butler leads us through a bleak global landscape in which LGBTIQ+ lives 
are threatened by a new fascism that has taken advantage of humanity’s current moment of 
uncertainty to revive the old scapegoat strategy, channeling fear and hatred toward an 
overdetermined term such as “gender” and the so-called “gender theory,” accused of being 
ideological—ironically from the prerogative of the hegemonic cisheteropatriarchal ideological 
system that sustains these accusations. Butler employs an accessible, at times pedagogical 
language,² honoring their long career as a professor and educator at the University of California, 
Berkeley.

Their reflective, clear, and detailed analysis helps us understand the psychological, political, 
religious, and social causes through which “gender” has become a new “phantom.” Butler borrows 
this concept from Laplanche’s psychoanalytic theory (Laplanche, 1997). Gender comes to 
represent, through a delirious projection, the ultimate cause of humanity’s anxieties: economic 
instability, climate change, wars, migratory movements, and a generalized sense of existential 
vulnerability, among others.

Where Marx began his discourse with “A specter is haunting Europe” (Marx & Engels, 2010, p. 
53), we could now say with Butler: “A specter of gender is haunting the world.” This idea of the 
phantom—the phantasmatic projection that has turned “gender” into a signifier of evil—has been 
exploited by the far right and religious fundamentalist movements to create a global alliance 
reflected in the implementation of transphobic, racist, misogynist, and LGBTIQ+-phobic laws; laws
opposed to reproductive rights, to healthcare rights for sexual dissidents, to abortion, and to the 
rights of migrants and refugees fleeing places where life has become impossible.

This discourse opposing gender self-determination has become part of the platforms of political 
parties, elected presidents, religious leaders, far-right podcasts, and online agitators of hatred 

https://dx.doi.org/10.5209/eslg.102655
https://dx.doi.org/10.5209/eslg.102655


against sexual dissidents, but also against racialized people and, more broadly, against the non–
cisheterosexual and non-white Other. As Butler explains, the term “gender” is stripped in these 
discourses of its polysemic meaning and trapped within a single threatening signifier. “Gender” 
becomes a threat to representatives of the moral and social order by questioning the patriarchal 
system that, through its binarism, assigned differential power roles to women and men—an 
oppressive structure challenged by feminist movements.

This cisheteropatriarchal ideological system considers “gender theory” to be what brings chaos and 
destruction, what threatens our lives and those of children, what endangers the perpetuation of the 
species and the order established by God and science. For these far-right movements, gender is not 
the result of an entanglement of psychological, social, biological, political, and historical factors, 
but rather something immovable, determined exclusively by nature—that is, by biological sex. This,
they argue, is an incontestable truth and therefore the only possible one, forgetting that truth itself—
including scientific truth—is embedded within a hegemonic discursive framework that advocates a 
single possible reality: the cisheterosexual one.

For thirty-five years, Butler has been explaining, clarifying, writing, speaking, and re-explaining 
their often-misunderstood gender theory to dismantle one by one the arguments used by trans-
exclusionary feminism, the far right, and the Church:

“The proposal that gender is a social construction led some people to conclude that 
anyone could choose gender at will and at any time. […] This presumption overlooks 
the fact that social construction emphasizes the role of social norms in the creation of 
gender. The idea that social construction means that you and I can construct ourselves 
however and whenever we want forgets the constraints imposed by society and the 
stubbornness of the unconscious in the formation of both sexuality and gender.” (Butler,
2024, p. 57)

Although Butler’s earlier debate with Braidotti’s neomaterialism—which led to a fruitful 
reconsideration of the importance of the body and matter—may seem distant, and although Butler is
now less interested in philosophical disputes around the old dualism of “determinism versus free 
will,” they nonetheless feel compelled to return to this discussion to help us understand what is 
happening with trans-exclusionary “feminism” in both Spain and the United Kingdom. This trans-
exclusionary feminism³ has slowed or blocked the approval of laws defending trans people’s rights 
to self-determination, with the immediate effect of further normalizing violence against LGBTIQ+ 
communities.⁴

Reading this essay reveals that Butler is now concerned with something even more urgent—
something that affects us all: our lives are under threat. The lives of gender dissidents and those 
who do not conform to sexual norms are in danger. Butler’s own life has been threatened by far-
right agitators who portray them as the embodiment of the devil on Earth and the cause of total 
destruction (where “everything” means the cisheterosexual order).

For this reason, Butler considers it necessary to explain what has led us here: the ideological 
alliances forged among defenders and apologists of the cisheteropatriarchal system—the Vatican, 
Evangelical churches, Pentecostal churches in North Africa, far-right political parties such as Vox 
in Spain, Trump’s Republican Party, trans-exclusionary feminism, Bolsonarism, Meloni, Milei, J. 
K. Rowling, Putin’s Russia, Orbán’s Hungary, Polish fascisms, and the “anti-intellectualism” that 
attracts younger generations who perceive so-called “woke” critical thinking as a threat to 
cisheterosexual hegemony and white supremacy.

In recent years, we have heard discourses accusing queer theory of being a bastion of pedophiles 
who threaten cisheterosexual identity and sexuality and seek to erase differences between men and 
women. These and other narratives have served as bait to attract mass votes, as occurred in the 
recent U.S. elections.⁵ This queer threat triggers anxiety and fear in an almost somatic way, turning 
the phantasmatic delirium of “gender” into a threatening power supposedly seeking to destroy 



humanity (that is, cisheterosexual humanity). Public figures such as Pope Francis have participated 
in this discourse by comparing gender theory and queer theory to Nazism and nuclear war. As in 
other historical moments, victims are accused of being the perpetrators of the crime. The proposed 
solution: erase LGBTIQ+ communities from existence.

Although Butler does not aim to offer “a complete history of the anti-gender movement” (Butler, 
2024, p. 90), the essay develops a genealogy of the construction of anti-gender discourse as a 
central narrative axis of the official policies of neofascist parties and Churches that threaten the 
lives of sex and gender dissidents.

In the opening chapters, Butler provides an in-depth analysis of how the ideological discourse of 
far-right alliances has been constructed, offering a panoramic global view—from the Vatican to 
Spain, through Latin America, Africa, Russia, Hungary, Poland, and Bolsonaro’s Brazil. Butler also
highlights the influence of groups such as CitizenGo, a Spanish-origin platform with global reach 
that organizes protests and boycott campaigns against LGBTIQ+ cultural, political, and social 
events.

Butler reveals the international connections between these groups, political parties, and Churches, 
which employ arguments such as the need to protect children, the family (understood as 
heteronormative), sex itself (whether conceived as natural or divine), or race. In this sense, as Butler
highlights, Orbán’s calls to repopulate Europe with white people through “natural” reproduction are
representative of the shared discourse of these movements. For Butler, this should be more than 
sufficient reason to build alliances among feminisms. Orbán conceives sexuality in a manner similar
to the Catholic or Evangelical Church: from the old perspective of its function for human 
reproduction. Within this narrative, women are reproductive machines for the eugenic dream of a 
white, pure, heteronormative, and patriarchal Europe—without immigrants or “deviants.”

Butler continues by reviewing current attacks on gender theory in the United States. The first signs 
appeared with bans preventing trans people from using bathrooms aligned with their gender 
identity. In conservative states such as Texas, Tennessee, or Florida, drag story hours for children 
are canceled and criminalized; books and publications on feminist, LGBTIQ+, or critical race 
theory topics are banned from school and public libraries;⁶ LGBTIQ+ teachers are dismissed or 
forced into silence regarding their sexual orientation; abortion is prohibited; access to hormonal and
healthcare treatments for trans or queer people is denied; departments of gender studies, 
postcolonial studies, and critical race theory are shut down at universities; and all of this is 
accompanied by the enactment of laws allowing doctors to refuse to treat LGBTIQ+ people. These 
measures remind us that the threat of fascism is not something looming in the future—it is here and 
now.

In the chapter “Trans-Exclusionary Feminism and Questions of Sex in the United Kingdom” (pp. 
159–198), Butler analyzes the attacks on trans rights, exposing the political function of these 
discourses represented by figures such as J. K. Rowling. The insistence that the category “woman” 
is fixed by biology contradicts feminist history itself, echoing colonial, heteronormative, and 
imperialist logics that previously excluded Black women and lesbians.

Trans people are constructed as enemies—“disguised rapists,” “sexual predators,” or 
“pedophiles”—a caricature reminiscent of Nazi propaganda. Exceptional incidents are generalized 
to create a scapegoat, while statistics showing structural patriarchal violence are ignored.

By framing the issue as an apocalyptic conflict between cis and trans women, TERF feminism 
erases ethics, assigning lesser value to trans lives.

Butler also dismantles the accusation that queer theory erases biology, emphasizing instead the 
material–discursive entanglement of the biological and the social:



“The development, or formation, of the organism presupposes that the biological needs 
the social to be activated, and the social needs the biological to take effect” 
(Butler,2024).

Binary thinking fails to account for sexual diversity, which science shows to be mosaic-like rather 
than dimorphic, despite dimorphism organizing political and cultural life.

In conclusion, two elements stand out. First, Butler recognizes that nature is not passive matter but a
co-constitutive agent in identity formation, aligned with new materialisms (Haraway, Braidotti). 
Gender identity is a process that evolves across life within a normative matrix.

Second, Butler insists on the urgency of building alliances—among feminisms, trans and LGBTIQ+
activism, environmental movements, racialized and migrant struggles, and human and animal rights
movements—to collectively resist the necropolitical agendas of neofascist power.

We must act—and think while acting—to confront them.
This is where the urgency of this text lies.

References

Ávila, J. (2024). More than 10,000 books have been banned from public and academic libraries in 
the United States. El País, November 27, 2024.

Butler, J. (1990). Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity. Routledge.

Butler, J. (2006). Undoing Gender. Barcelona: Paidós.

Butler, J. (2024). Who’s Afraid of Gender? Barcelona: Paidós.

Laplanche, J. (1997). New Foundations for Psychoanalysis. Buenos Aires: Amorrortu.

Marx, K., & Engels, F. (2010). The Communist Manifesto. Madrid: Akal.

Senra, A. (2022). Others: Naturocultural Alliances, Performative Politics, and Speculative Fictions
of Otherness. University of Salamanca.

Footnotes

1. Butler, J. (2000). Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity. Ediciones 
Cátedra.

2. Butler has repeatedly acknowledged the difficulty of their early academic language and has 
since worked to make their writing more accessible.

3. The notion of trans-exclusionary feminism has been challenged as contradictory to 
feminism’s goals.

4. Example: removal of the letter Q+ by the trans-exclusionary feminist sector of Spain’s 
PSOE.

5. The book was published before Trump’s 2024 electoral victory in the U.S.

6. Including works by Isabel Allende, Gabriel García Márquez, and Federico García Lorca 
banned in Florida counties.

7. As argued in Senra, Others (2024), University of Salamanca.


	207-210
	WHO'S AFRAID OF GENDER
	References
	Footnotes


